

# القيامة العامة والمعرقة

للراهب

القس /عـزرا الأنبا بيشوى

الكتاب : القيامة العامة والمعرفة المؤلف: الراهب عزرا الأنبا بيشوى الناشر: كنيسة القديس مار مرقس بالكويت الطبعة: الأولى أبريل ١٩٩٩م

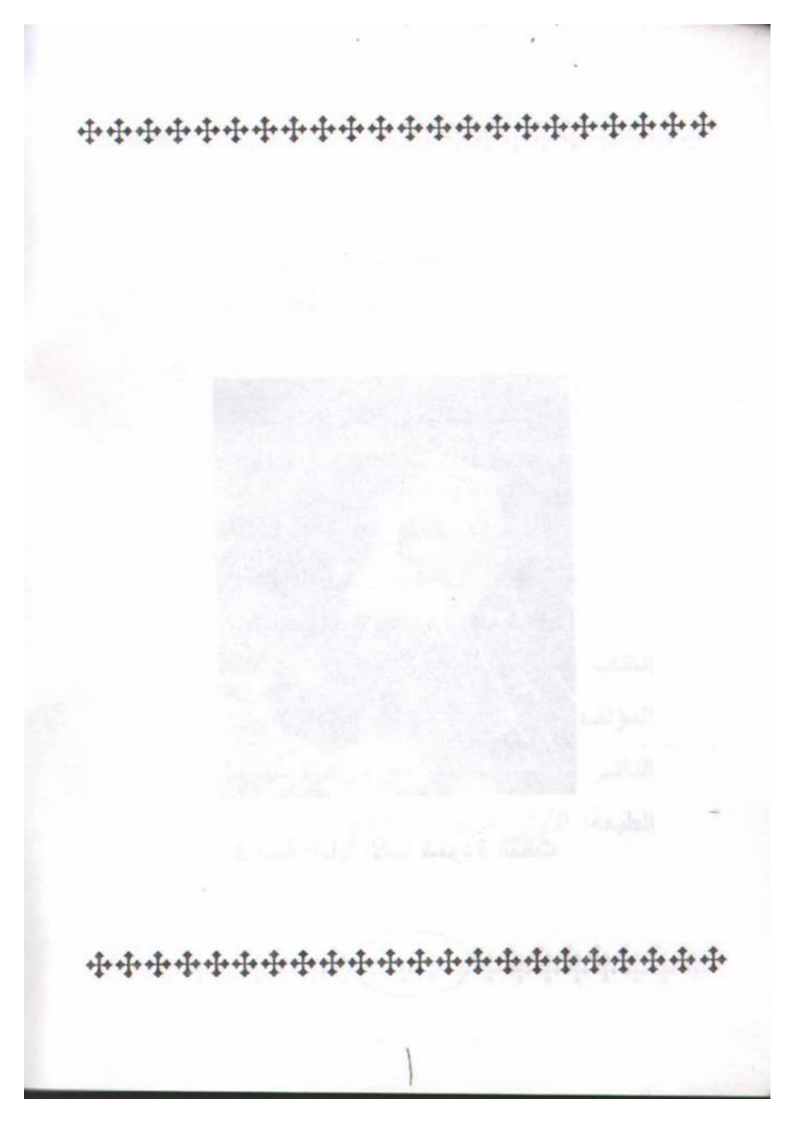
\*\*\*





قداسة البابا الأنبا شنودة الثالث





بين يديك أيها القارئ العزيز، نبذة صغيرة عن عيد القيامة المجيد. وهي أحدى عظاتنا، في هذه المناسبة السعيدة.

وقد أردنا إصدار هذه النبذة، لأهمية هذه المناسبة المباركة، التى تمر بنا، لكى نعيشها، ونتمتع بعطاياها فى حياتنا، إلــــى أن يسـمح الـرب، بصدور كتاب عن القيامة، لعظاتنا فى السنوات الماضية.

راجياً منك أخى القارئ، أن تذكر ضعفى فى صلواتك، لكى ننال معاً تصيباً صالحاً، بين قيامة الأبرار والصديقين. وبركة صلوات صاحب القداسة والغبطة، الأنبا شنودة الثالث تبارك هذا العمل وتشملنا جميعاً.

جانب القيامة المجيد القس عزرا الأنبا بيشوى عيد القيامة المجيد القس عزرا الأنبا بيشوى ٣ برمودة ١٧١٥ ش

# ₩₩₩₩₩₩₩₩₩₩₩₩₩₩₩₩₩₩₩₩<u>₩₩₩₩</u>

and and the second and the second state of the second second second second second second second second second s I second second

المحقق يعقل المحقق المحقة حيستينا وينه المحمدة المحمدة المسلم وياد المحقي المحمد المحقي المحقي المحجوليسة وتحسيسي فكال ويسبية المسلمة ويعا العادليتهو إلى معاودة والمحمد المحقي المحلومة المحقول المحلومة الم المحجولية المحقولية المارية المارية المحلولة المحلومة والمحلومة والمحلومة المحلومة المحلومة المحلومة المحلومة ا

السمية والتقريبة، بالتقريف، وبارينة معنى عادية بريونية إليه التربيعين المعنية المربعين المعنية المربعين المعني ويتعاصبه تقريبياً من على ويري والتقريبيا والمربعة المعالية اليوا المعامية المربعة المحمد المربعة المربعة المربعة والعهم التلميكان وإلمانا الله بدانية المربعة المكان المربعة التربيعين التربي المحمد المربعة المربعة المربعة الم

times the William solute to

No. of the State o

ET Same BARRIE

أهنئكم بقيامة السيد المسيح، من بين الأموات، لأن لهذه المناسبة شأناً كبيراً في حياتنا.

فإحتفالنا بها، هو تعبير عن إحتفالنا بقيامتنا في أواخر الأزمنة كما أشار الرسول: (( الذي سيغير شكل جسد تواضعنا، ليكون على صورة جسد مجده )) ( في ٣ : ٢١ ).

لكن من الملاحظ على قيامتنا في الكتاب، إنها ليست مجرد قيامة فقط، بل قيامة ومعها عطايا إلهية.

ومن بين هذه العطايا، المعرفة .

فالمعرفة التى تمنح لنا بسبب القيامة، يمكننا التأمل فيها من خلل زاويتين وهما:

أولا : جوانب للمعرفة

أولا: جوانب للمعرفة

ففى القيامة العامة، فأننا سنمنح:

أ- التعرف على التغيير الذي يطرأ على الأجساد

سواء كانت هذه الأجساد، بارة أم شريرة. ولهذا الجانب شهد القديس بولس قائلاً: (( هوذا سر أقوله لكم، لا نرقد كلنا، ولكن كلنا نتغير فى لحظة، فى طرفة عين، عند البوق الأخير. فأنه سيبوق فيقام الأموات عديمى الفساد، ونحن نتغير )) ( 1 كو 10 : 11 ، 1 توس ٤ : 10 -١٧ ).

أن ذلك يدعونا إلى:

# ب- التعرف على طبيعة أجسادنا الجديدة

تلك الأجساد التي نأخذها في القيامة ومن طبيعة هذه الأجساد:

#### + الطبيعة السماوية

كما قال الكتاب: ((ليس كل جمعد، جمعداً واحداً. بل للناس جمعد واحد، وللبهائم جمعد آخر، وللسمك آخر، وللطيور آخر. وأجسام سموية، وأجسام أرضية. لكن مجد السمويات شئ، ومجد الأرضيات آخر... كما هو الترابي، هكذا الترابيون أيضاً. وكما هو السماوى، هكذا السماويون أيضاً، وكما لبسنا صورة الترابي سنلبس صورة السماوى )) (اكو ١٥: ٩

 </

أيضاً هناك معنى آخر، لقوله : (( أجسام سماوية )) ويعنى به:
 الرجوع للصورة الإلهية، التي خلق عليها الإنسان أولاً قبل السقوط.
 لأن الإسان خلق أساسا، على صورة الله ومثاله (تك ١ : ٢٦ ،
 ٧٧ ، ٩ : ٢).

لكن بسقوطه فقد الصورة الإلهية التى خلق عليها، ولذلك جاء المسيح وأخذ صورة الإسان، ليعيد إليه صورته الإلهية الأولى ((إذ كان فى صورة الله، لم يصب خلسة أن يكون معادلاً لله. ولكنه أخلى نفسه آخذاً صورة عبد، صائراً فى شبه الناس. إذ وجد فى الهيئة كإنسان، وضع نفسه وأطاع حتى الموت، موت الصليب )) ( فى ٢ : ٢ - ٨).

وبالفعل، فأن المسيح من خلال تجسده، وخلاصه الذي قدم على على الصليب، أرجع الإسان إلى صورته الإلهية الأولى : (( إذ خلعتم الإسان العتيق مع أعماله، ولبستم الجديد الذي يتجدد للمعرفة، حسب صورة خالقه )) (كو ٣ : ٩ ، ١٠ ، ٢ كو ٣ : ١٨ ).

\*\*\*

وقد يقصد جانب آخر من قوله : (( أجسام سماوية )) أى على
 صورة أجساد الملاكة في عدم الزواج إذ قال: (( في القيامة لا يزوجون ولا يتزوجون، بل يكونون كملاكة الله في السماء )) ( مـت ٢٢ : ٣٠ ، مر ٢٢ : ٣٠ ، لو ٢٠ : ٣٠ ، ٢٥ ).

وأيضاً على صورتهم في الجسد الروحاني، في التسبيح، وحتى في الملكوت من ناحية الميراث (عب ١٢: ١٨، ١٩، ٢٢، ٣٢).

فإذا تسمية أجسادنا في القيامة، بالأجسام السماوية، يرجع لمنحها لنا من السماء، ورجوع الإنسان فيها لصورته الإلهية الأولى، التـــى خلـق عليها بواسطة القيامة.

كذلك يقصد بالأجسام السماوية، إنها على صورة جسد المسيح فى القيامة، وأيضاً على صورة أجساد الملائكة.

\*\*\*\* 

أيضاً هناك طبيعة أخرى، نعرفها عن طبيعة أجسادنا الجديدة وهي:

+ الطبيعة الروحانية

وهذه طبيعة ثانية، من طبيعة أجسادنا في القيامة، أقر بها الكتاب في قوله: ((يزرع جسماً حيوانياً، ويقام جسماً روحانياً. يوجد جسم حيواني، ويوجد جسم روحاني )) ( 1 كو 10 : 12 ).

ومعنى قوله: ((جسماً حيوانياً)) أى لإشتراك الإنسان مع الحيوان
 فى بعض الجوانب، كالتكوين الجسمانى وإحتياجاته، أو فى سوء السلوك
 والتصرفات الخاطئة بدون حساب كالحيوان، ومن هنا جاءت تسمية
 جسماً حيوانياً.

أما عن قوله : (( جسماً روحانياً )) : يختلف تماماً عن أجسادنا

والجسد الروحاني، لا تكتفى طبيعته عند هذا الحد، بل تتخطى
 عامل المكان والزمان، والجانبية الأرضية.

لذلك فالمسيح قام من بين الأموات، والقبر عليه الأختام (مــت ٢٧ : ٢٢، ٢٨ : ٦٦، مر ١٥ : ٤٦ ، ١٦ : ٦٦، لو ٢٣ : ٥٣ ، ٢٤ : ٥، ٦ ، يو ١٩ : ٤١ ، ٢٢ ، ٢٠ : ١ - ٣).

وكان يظهر للتلاميذ وهم في العلية، ويختفي عنهم والأبواب مغلقة (يو ٢٠ : ١٩ – ٢٩ ). ثم على بحر طبرية (يو ٢١ : ١ – ٧ ).

ومجيئه في اليوم الأخير (مت ٢٥ : ٣١)، وأخذنا معه على السحاب إلى السماء ( أع ١ : ١٠ ، ١١ ، ١ تس ٤ : ١٧ ، ١٨ ).

كل هذه الجوانب، تثبت سلطان أو تخطى جسد القيامة، لعوامل المكان والزمان، والجاذبية الأرضية.

• وكما أن من طبيعة الجسد الروحانى، تخط\_ عوام\_ل المكان
 • والزمان والجاذبية الأرضية. هكذا أيضاً إمكانية التحكم، فى إظهار النفس
 أو إخفائها.

على سبيل المثال، فالسيد المسيح له المجد بعد قيامته، كان يظهر بأشكال مختلفة، ولأشخاص متعددين، دون أدنى إعتبار للمكان أو للزمان أو للجاذبية الأرضية.

وفى نفس الوقت، في بعض ظهوراته، كان يخفى ذاته عن بعض

أخيراً من طبيعة الجسد الروحاني المعرفة. التي شهد لها الرسول
 قائلاً بالروح القدس: (( الآن أعرف بعض المعرفة، لكن حينئذ ساعرف
 كما عرفت )) ( 1 كو 11 : 11 ).

والمعرفة التى يقصدها الرسول فى هذه الآية، تشمل معرفة
 التغير الذى يطرأ على الأجساد يوم القيامة.

أيضاً نتعرف بعد القيامة على طبيعة أجسادنا القائمة من
 الأموات، مع معرفة نوعيتها وإمكانياتها.

هكذا من المعرفة التي تعطيها لذا القيامة، معرفة الله وقديسيه
 (( الملائكة – والبشر )).

ومعرفتنا في ذلك اليوم، تصل لمعرفة الحكم الإلهى الخاص بكل

«
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 «
 »
 «
 »
 «
 »
 «
 »
 »
 «
 »
 »
 «
 »
 »
 «
 »
 »
 «
 »
 »
 «
 »
 »
 «
 »
 »
 «
 »
 »
 »
 «
 »
 »
 »

بالتالى مـن معرفتنا بالأحكام الإلهية، الخاصة بالناس
 والشياطين، سنعرف أيضاً منزلتهم في الملكوت والنار.

بالإضافة إلى كل ذلك، فأننا بعد القيامة نتعرف على السماء
 والنار كموضع سكن دائم، للأبرار والأشرار.

ومن طبيعة أجسادنا الجديدة:

+الطبيعة النورانية

وتعد هذه الطبيعة، من طبيعة أجسادنا، التى نحصل عليها يوم القيامة ونعرفها، وذكر الكتاب هذه الطبيعة أكثر من مرة في قوله: (( حينئذ يضئ الأبرار كالشمس، في ملكوت أبيهم )) ( مت ١٣ : ٤٣ ).

وسبق أن ذكر دانيال النبى في هذا الموضوع: (( والفاهمون يضيئون

• إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • إ • • ] • • ] • • ]

هذه هی یا أخوتی صورتنا الجمیلة بعد القیامة، ویجب علینا أن نتعب لکی نحصل علیها، ولا نحرم منها، وإذا حصلنا علیها نکون کالمسیح: ((شمس البر)) (مل ٤: ٢، مت ١٧: ٣، أع ٢٦: ١٣، روز ١: ١٦). (رکوکب الصبح المنیر)) (روز ١: ٣٠). أو کالملائکة النورانیین (روز ١: ١، ١٠).

ولا ننسى الإشارة إلى أننا في يوم القيامة ، نتعرف على طبيعة أخرى، من طبائع أجسادنا القائمة من الأموات وهي:

#### + الطبيعة الغير قابلة للفساد

وهذه الطبيعة، يعطيها لذا الله يوم القيامة، وأكد الكتاب المقدس عليها: (( يزرع في فساد، ويقام في عدم فساد )) ( 1 كو 10 : ٤٢ ).

وفساد أجسادنا هذا يا أخوتى، يرجع سببه إلى الخطية، أيا كان

لكن من المفرح فى هذا الأمر، أن الله فى القيامة، يمنحنا أجساداً لا تعود تفسد مرة ثانية، لا من نفسها ولا من غيرها، لأنه لا مجال إطلاقاً للخطية أو الشيطان أو الموت، ومن هنا جاء قوله: (( لأن هذا الفاسد، لابد ان يلبس عدم فساد )) ( 1 كو 10 : ٥٣ ، ٤٥).

بالإضافة إلى ذلك، فأن من طبيعة أجسادنا يوم القيامة:

+ الطبيعة الممجدة

التى لا تتعرض للهوان مرة ثانية لا من الخطية، ولا من الشيطان، ولا من الآخرين، ولا من الضيقات، أو الأمراض أو الإحتياج...إلخ.نظراً لنوالها أجساد القيامة، وإمكانات هذه الأجساد، وكل منها يعد مجداً.

 بالإضافة إلى خلاص النفس، والأكاليل، والمنزلة فـ والسماء، والملكوت، و عشرة الله وقديسيه، كل هذه وأمثالها أمجاد متعددة للإسان، وسوف نعرفها بعد القيامة.

إذا فتمجيد أجسادنا يوم القيامة، لا يتوقف عند حد عدم تعرضها للهوان مرة ثانية، بل تنال أمجاداً متعددة الجوانب كما أشرنا من قبل، وبهذا نادى معلمنا بولس الرسول : ((يزرع في هوان، ويقام في مجد)) ( 1 كو 10 : 27 ).

كما توصف طبيعة أجسادنا، بأنها أجساد ممجدة، فهى أيضاً توصف بأنها:

+ الطبيعة القوية

وهذه التسمية، أو الصفة، من المؤكد لنا، أننا سنتعرف عليها في ذلك اليوم.

\*\*\*

لكن هذه التسمية، أو الصفة، لا تطلق إعتباطا على أجسادنا يوم القيامة، إنما تطلق بناءً على نوالنا الأجساد السمائية، الروحانية، النورانية، غير الفاسدة الممجدة، الباقية إلى الأبد. لذا شهد الرسول قائلاً: (( يزرع في ضعف، يقام في قوة )) ( 1 كو 10 : 17 ).

أخيراً فأن من الطبائع المشهورة، لأجسادنا يوم القيامة:

#### + طبيعة الخلود للأبد

يؤكد الكتاب على حقيقة هذه العقيدة : (( لأن ... لابد أن يلبس ... هذا المائت، عدم الموت )) ( 1 كو 10 : 07 ، 20 ). وفي سفر الرؤيا أيضاً يقول : (( والموت لا يكون في ما بعد ... لأن الأمور الأولى قد مضت )) (رؤ 71 : 2).

ولا يخفى علينا يا أخوتى أن هذه الطبيعة تنطبق على الأبرار
 والأشرار معاً، فتجدوا الأبرار يخلدون إلى الأبد في الملكوت، والأشرار
 هكذا يخلدون إلى الأبد في النار الأبدية: ((فيمضى هؤلاء إلى عذاب
 أبدى، والأبرار إلى حياة أبدية )) (مت ٢٥ : ٢ ، يو ٥ : ٢٨ ، ٢٩ ،

فهل هناك شيئاً في الحياة، أعظم من خلود الإسان في الملكوت ؟ من المستحيل ذلك.

وفي هذه الناهية، يتساوى الإسان، مع الله والملائكة في الخلود .

ولكن للأسف الشديد، لا يوجد إطلاقاً أصعب من خلود الإسان فى النار الأبدية، حيث يتساوى فيها مع الشياطين، وبقية الأشرار فى هذا المصير .

وخلودنا يا أخوتى، سواء فى الملكوت أو النار، هو مصير إلهى
 لكل إنسان، وكل منا يعرف مصيره ومصير غيره بعد القيامة .

والقيامة لن تعرفنا فقط، على طبيعة أجسادنا القائمة من الأموات بل أنها تؤدى بنا أيضاً إلى :

فى الحقيقة فإن الناس لا يختلفون فى حصول هم على أجساد القيامة، لأن هذه منحة لهم من الله. إنما يختلفون حول نوعية وإمكانات، هذه الأجساد.

لأن هذاك أجساد بارة وأجساد شريرة فهذه نوعية وتلك نوعية أخرى.

وأما عن إمكانات هذه الأجساد، فأنها تتوقف على ما وصلت إليه
 من كمال فى الحياة مع الله، إذا كانت هذه الأجساد بارة.أو ما وصلت إليه
 من درجة في الحياة مع الخطية والشيطان، إذا كانت هذه الأجساد شريرة.

اذا فالناس لا يختلفون في أجساد القيامة، إنما يختلفون في نوعية وإمكانات هذه الأجساد، وبناء على اختلاف النوعية والإمكانات، تختلف الأجساد من شخص لآخر.

• تماماً مثل أجسادنا الأرضية الحالية، فكلنا نشترك فى الأجساد الأرضية، ولكننا نختلف فى نوعية وإمكانات هذه الأجساد. فالنوعية الأرضية، ولكننا نختلف فى نوعية وإمكانات هذه الأجساد. فالنوعية معروفة، كبيرة أم صغيرة، طويلة أو قصيرة، بيضاء أم سوداء ... إلخ.

هكذا من المعرفة، التي تعطيها لنا القيامة:

د- معرفة الله وقديسيه

يعد هذا النوع من أفضل أنواع المعرفة، التي نعرفها بعد القيامة،
 عن الله وقديسيه، لأننا في هذا النوع، نتعرف على الله كذات إلهية،
 وكصفات إلهية أيضاً.

وكما نتعرف فى هذا الجانب، على الله كذات وكصفات، نتعرف
 أيضاً على قديسيه (( الملائكة والبشر ))، كأشخاص، وكقامات روحية
 مختلفة.

 وما كنا نعرفه عن الله وقديسيه، ونحن بعد في الجسد، سوف نراه عياناً بعد القيامة، بل بصورة أكبر وأوضح.

وبالرغم من كل ذلك، فالمعرفة التي نصل إليها. هي معرفة

مَرْه م محدودة و غير كاملة.

ومن الجوانب الهامة والأكيدة، التي تمنحها لنا القيامة:

#### ه- التعرف على الناس وأعمالهم

سواء كانوا، أبراراً أم أشراراً، كباراً أم صغاراً، أينما وجدوا في كــل مكان وزمان ومذهب.

إننا يا أخوتى فى القيامة، سيعرف بعضنا البعض، من ناحية
 الأسماء والأعمال، حتى وإن كنا لا نعرف بعض من قبل، لأنتا جميعاً
 سوف نقف أمام كرسى الله : ((ليجازى كل واحد، حسب أعماله)) (رو
 ٢ : ٢ ، ١٤ : ١٢ ، رؤ ٢٠ : ٢٢ ، ٢٢ : ٢٢).

كما أننا نتعرف في القيامة على الناس وأعمالهم، فأننا أيضاً:

و- نتعرف على الحكم الإلهى الخاص بكل إنسان

ولذا شهد المسيح قائلا: ((و متى جاء إبن الإنسان في مجده، وجميع

إذا في يوم القيامة، سنعرف الحكم الإلهى الخاص بكل إنسان،
 سواء كان بالخلاص أم بالهلاك. ومعرفتنا في هذا الجانب لن تتوقف عند
 هذا الحد بل تصل أيضاً إلى معرفة أسباب كل الحكم، على كل إنسان.

ولا نغالى إذا قلنا أن مقدار معرفتنا في القيامة يصل إلى:

ز- معرفة الأحكام الإلهية الخاصة بالشياطين

 ومسبباتها أيضاً. لأن الشياطين سوف يدانون من الله، عن أسباب سقوطهم، ونوعية سقوطهم، و بالتالى يدانون عن أسباب ونوعية

ويتأتى من معرفتنا بالأحكام الإلهية، الخاصة بالناس والشياطين، أن نعرف أيضاً:

ح- منزلتهم في الملكوت والنار

لأن أعمال الناس البارة، والشريرة، وأيضاً أعمال الشيطين،
 مختلفة. وبناءً على إختلاف تلك الأعمال البارة والشريرة، جعل الرب في
 كل من الملكوت والنار منازل ورتب مختلفة (يو 11: ٢، ١ كو ١٥:

إذا فهناك في الملكوت والنار، منازل ورتب، وتفضيل إنسان على غيره، بناءً على الأعمال البارة والشريرة.

بالإضافة إلى ذلك، كما نعرف الأحكام الإلهية الخاصة بالشياطين، ومنزلتهم في النار الأبدية، فأن هناك أيضاً:

ومسبباتها، لأن الملائكة سوف يكافئون من الله، على أسباب عدم
 سقوطهم، ونوعية أعمالهم البارة.

ومعرفتنا بالملائكة، لن تتوقف عند حد معرفة الأحكم الإلهية الخاصة بهم، بل تمتد إلى:

ى- معرفة منزلة الملائكة في الملكوت

لأن منزلتهم في الملكوت، تختلف من ملك لآخر، بناءً على
 إختلاف الرتبة والعمل بينهم.

إننا بهذه المعرفة، نكون : ((كملائكة الله في السماء )). والفضل في ذلك يرجع لقيامتنا في أواخر الأزمنة، من بين الأموات.

أخيرا من جوانب المعرفة، التي تمنحها لنا القيامة:

) + + + + + + + + + + +

• كموضع سكن دائم، للأبرار والأشرار، وقد لخص الكتاب المقدس هذا الجانب من المعرفة، فقال إننا نعرف عن الملكوت: ((ما لم تر عين، ولم تسمع أذن، ولم يخطر على بال إنسان، ما أعدده الله للذين يحبونه)) ( 1 كو ٢ : ٩ ).

أيضاً النار كموضع سكنى للأشرار، فأننا نعرف إنها: (( ما لم تر عين، ولم تسمع أن، ولم يخطر على بال إنسان، ما أعده الله للذين لا يحبونه))

وبذلك، فأننا قد تناولنا جانب المعرفة، لما بعد القيامة، من زوايا عديدة.

ثانياً: أسباب المعرفة

بلا شك فأن معرفتنا بعد القيامة، لها أسباب متعددة، وفـــى

أ- القيامة العامة

لجميع الناس، فهى ملينة بالأسرار، سواء من ناحية أجساد القيامة، أو أسماؤهم، وأعمالهم، ومذاهبهم.

أيضاً من أسباب المعرفة، يوم القيامة:

ب- الوقوف أمام كرسى الله

للمكافأة أو العقوبة، للملائكة والبشر.

كذلك أيضاً صدور:

ج- الأحكام الإلهية

الخاصة بالملائكة والبشر، والتي يتحدد بها المصير الأبدى، لكل منهم، فنعلم أسراراً كثيرة، ويحتسب هذا الجانب سبباً للمعرفة.

د- نهاية هذا العالم وبداية العالم الآخر

ويعد هذا سبباً جوهرياً وأساسياً للمعرفة، عن العالم الآخر، وما نكتسبه أيضا من معرفة خلال حياتنا فيه.

أننا لا نغالى القول إذا أطلقنا على العالم الآخر، أنه عالم المعرفة.

## ه-- لأننا خلقنا على صورة الله ومثاله

كلنا يعلم أننا قد خلقنا على صورة الله ومثاله، و هذا يعد أيضاً سبباً هاماً، للمعرفة.

ومن الأسباب المهمة الأخرى التي تمنحنا المعرفة على الأرض، وبعد القيامة:

\*\*\*

ونحن في الجسد. فإن حياتنا مع الله تعطينا عطايا كثيرة على الأرض وفي السماء، ومن بين هذه العطايا المعرفة.

قد تكون المعرفة، أو العلم بالغيب:

ز- موهبة من مواهب الروح القدس

والتي أعطيت للبعض من الناس، وتساعدهم على المعرفة أكثر من غيرهم، في هذا العالم، والعالم الآخر.

وهناك المعرفة التي يرجع سببها إلى:

ح- ما يكشفه لنا الله

بين الحين والآخر، عن ذاته، وملاكته، وقديسيه، وعن سماءه ... الخ.

\*\*\*

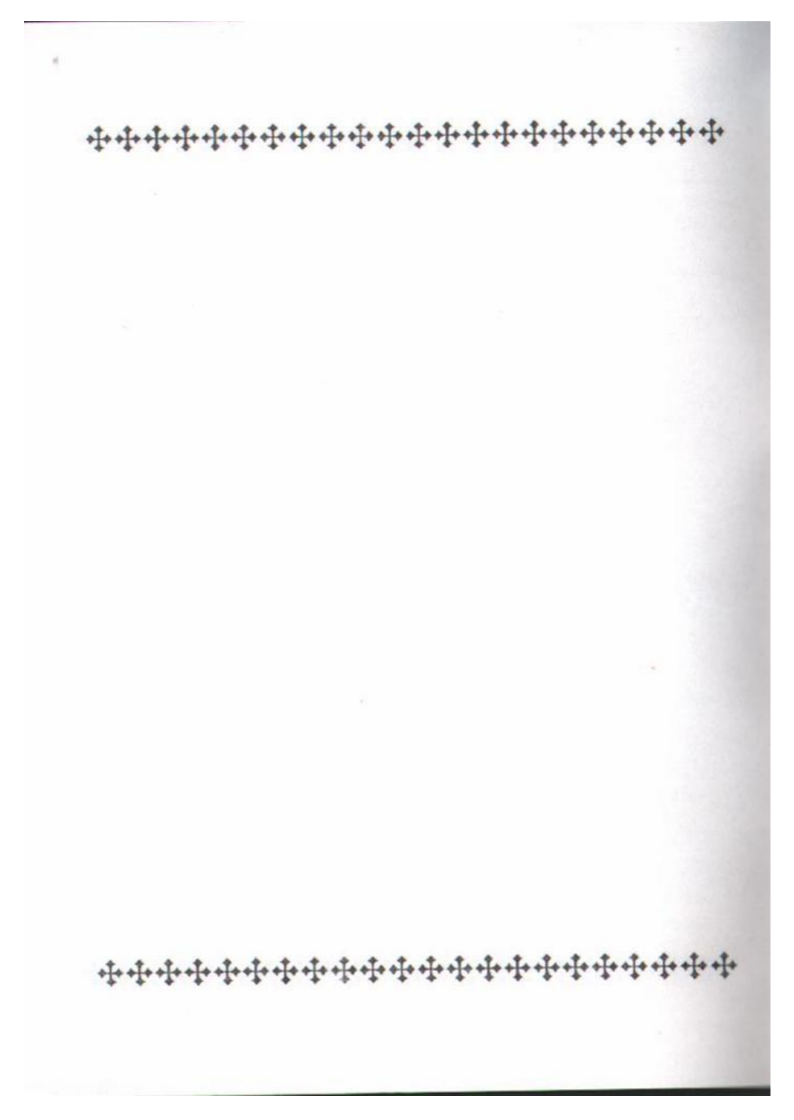
\*\*\*\*

.

ولا نستطيع أن ندرك هذا الجانب بمقدار معرفتنا التى حصلن عليها عن الله داخلنا فقط، إنما ندركه بما يكشفه الله لنا، ومع ذلك يجب أن نعلم، أن المعرفة التى يمنحها الله لنا بداخلنا، والتى تكشف لنا من الله، هى بمقدار ما وصلنا إليه من قامة روحية على الأرض، إذ يسترتب عليها مقدار الكشف، وقدرة الإحتمال.

{ وكل عام وأنتم بخير }

٣.



\*\*\*

القيامة العامة والمعرفة

تأملنا في هذا الموضوع من خلال زاويتين وهما:

أولاً : جوانب للمعرفة i — التغيير الذى يطرأ على جميع الأجساد ج — نوعية وأمكانات هذه الأجماد ه — التعرف على الناس وأعمالهم ز — معرفة الاحكام الإلهية الخاصة بالشياطين ط — معرفة الاحكام الإلهية الخاصة بالملاكة ك — معرفة الملكوت والنار

> ثانيا : أسباب المعرفة أ — القيامة ج — الأحكام الإلهية ه — خلقتنا على صورة الله ومثاله ز — موهبة من مواهب الروح القدس

ب — طبيعة أجسادنا الجديدة د — معرفة الله وقديسيه و — الحكم الإلهى الخاص بكل إنسان ح — منزلتهم فى الملكوت والنار ى — معرفة منزلتهم فى الملكوت

> ب — الوقوف أمام كرسى الله د — بداية العالم الآخر و — حياتنا مع الله ح — ما يكشفه لنا الله

\*\*\*